07 CP “Agnus Dei” - Milano Bicocca
CATECHESI ADULTI 2025-2026
4+1 sentieri per “avvicinarsi”

all Apocalisse

Il primo sentiero
IL FINE PROFETICO

6. 1l fine profetico

Il manuale profetico per il discernimento

I cardinale Carlo Maria Martini (1927-2012), cosi spiegava il ruolo gioca-
to nella Chiesa contemporanea dai profeti:
Profeta é «colui che tiene lo sguardo fisso verso il Dio che viene» (Martin
Buber), ma ha allo stesso tempo i piedi ben piantati sulla terra. Mi sembra
che oggi ci sia penuria di profeti: c’é chi guarda in alto mentre i suoi piedi
sembrano aver perduto il contatto con la terra degli uomini (é la tentazione
dei tanti spiritualismi caratteristici di un’eta che si e autodefinita New Age);
c’e chi e talmente incollato al proprio frammento di terra da perdere di vista
I'insieme e l'orizzonte pitl grande. Ripartire da Dio richiede il coraggio di ri-
proporsi le domande ultime, di ritrovare la passione per le cose che si vedono
perché sono lette nella prospettiva del Mistero e delle cose che non si vedono
(Lettera pastorale Ripartiamo da Dio).
Certo & che, secondo la testimonianza della Scrittura, non si pué imma-
ginare la storia del cristianesimo senza il fattore profetico. Il fatto
stesso che I'’Apocalisse di Giovanni, pur con tutte le sue complesse visioni
profetiche cosi striate di sangue, sia stata accolta nel canone biblico ne e
una conferma evidente.
D’altro canto, & chiaro che ai lettori spetti il compito arduo di scoprire il
messaggio di fede operosa e di speranza perseverante, che si sprigiona
dalle visioni profetiche raccolte in questo libro. Giovanni ha fatto la scel-
ta di usare “parole-segno” per spingere i cristiani a sviluppare la ca-
pacita del discernimento spirituale. Spesso e volentieri, Dio si rivela agli
uomini mediante segni. I suoi segni indicano loro la via da seguire per
comportarsi in quel determinato momento “come lui comanda”. Tuttavia,

1



proprio perché alla coscienza umana i segni di Dio non appaiono chiari

come i numeri della matematica o le figure della geometria, 'uomo puo

seguirne l'indicazione salvifica oppure no.

Quindi gli amorevoli segni del Cielo, per essere compresi nel loro significa-

to salvifico, esigono che la persona si metta in un atteggiamento fiduciale

nei confronti del Dio-amore (cfr. 1Gv 4,8.16). In questo senso, chi crede,
vede! Chi crede nel «Padre della luce» (Gc 1,17; cfr. 1Gv 1,5), € messo in
grado di discernere nei «segni dei tempi» i segni dello Spirito. A chi

non crede, invece, un segno di Dio non dice nulla di rilevante per la vita. E

da lui interpretato come frutto del caso, del destino o di leggi naturali, che

magari - cosli si pensa - non sono ancora state scoperte. Di fronte a chi gia-

ce in questa situazione di ottenebramento della coscienza (cfr. Rm 1,21),
«per vedere, basterebbe seguire ogni avvenimento, ogni cosa, ogni uomo, con
l'occhio di Dio. Vede chi s’inserisce in Dio, chi, conoscendolo “Amore”, crede al
suo amore e ragiona come i santi: “Tutto cio che Dio vuole e permette é per la
mia santita”» (Chiara Lubich).

In effetti, chi si affida al Dio-Abba di Gesu Cristo intuisce il senso salvi-

fico dei segni che lo «Spirito di profezia» (Ap 19,10) colloca come cartelli

stradali sulle strade della vita, dirette alla Gerusalemme escatologica (cfr.

3,12; 21,2.10).

A questo punto, intuiamo perché I'autore dell’Apocalisse ha scelto di

esprimersi con tante “parole-segno”. Cosi facendo, ha cercato di inse-

gnare ai lettori come riconoscere con gratitudine i segni che lo Spiri-
to di Dio seguita instancabilmente a disseminare nel mondo. In
quest’ottica l'intero libro potrebbe essere inteso come una sorta di ma-
nuale di discernimento spirituale sul piano personale ma soprattutto
ecclesiale. Detto altrimenti: I'autore dell’Apocalisse, essendo «fratello e
compagno nella tribolazione» (Ap 1,9) dei cristiani dell’Asia Minore del-
la fine del [ secolo d.C.,, ha voluto scrivere per loro un’opera «profeti-
ca». Lo dichiara fin dall’inizio del libro:
Beato chi legge e beati coloro che ascoltano le parole di questa profezia e cu-
stodiscono le cose che vi sono scritte [...] (1,3).

Nell’'ultimo capitolo, poi, il profeta scrittore lo ripete per ben due volte:
Beato chi custodisce le parole profetiche di questo libro (22,7); e se qualcuno
togliera qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo privera
dell’albero della vita e della citta santa [...] (22,19).

L’inclusione letteraria attesta con chiarezza lo scopo dell'intera opera:
donare ai cristiani di allora - e anche a quelli a venire - un’antologia
di vere e proprie profezie.



Il carisma profetico

Spesso, quando si sente parlare dei «profeti» della Bibbia, si pensa a per-
sone dotate di poteri paranormali e, pili precisamente, a veggenti capaci di
prevedere in dettaglio il futuro. E innegabile che varie pagine della sacra
Scrittura tratteggino i profeti anche in questi termini (cfr. ad es. 1 Sam
9,14; At 11,28). Cio nonostante, la preveggenza non € la caratteristica spe-
cifica del profeta. Il termine «profeta» deriva dal greco e indica «colui
che parla» «in nome di» Dio. Il profeta e una persona di fede che fa da
portavoce al Dio alleato. Per compiere questa funzione, deve mante-
nersi costantemente in un rapporto di docile obbedienza cosi stretto
con lui (cfr. Is 50,4-5) da diventare capace di vedere la realta per cosi
dire - dallo stesso punto di vista del Signore. Il profeta assume la capa-
cita di interpretare i fatti della vita - sua e del suo popolo - alla luce dei de-
sideri del Signore. Cerca cosi di intravvedere in ogni avvenimento la vo-
lonta salvifica di Dio, perché - come rivela la Bibbia - questi si comunica
agli uomini nelle vicende concrete della storia.

Il profeta, quindi, non & un mago che indovina il futuro. E piuttosto un
credente che, avendo ricevuto dallo Spirito santo il carisma della
profezia (cfr. Rm 12,6; 1Cor 12,10; 13,2; 14,1.5-6.39), é in grado di in-
terpretare il passato e soprattutto il presente, per manifestare «da-
vanti» al popolo e «per» la sua salvezza cio che il Signore desidera in
una determinata epoca. Percio gli oracoli di un profeta sul presente e sul
futuro risultano estremamente utili ai fedeli per mantenersi nella relazio-
ne salvifica con il Dio alleato.

L’epoca interpretata profeticamente

Lo scrittore dell’Apocalisse, dichiara espressamente di avere avuto varie
visioni proprio per ispirazione dello «Spirito di profezia» (Ap 19,10). Con-
sapevole di questa grazia, Giovanni cerca di interpretare nella fede le
dure condizioni di vita delle comunita cristiane dell’Asia Minore alla
fine del I secolo d.C. Dopo la crudele persecuzione scatenata dall'impera-
tore Nerone contro i cristiani di Roma e dintorni nel luglio del 64, 'impe-
ratore Domiziano, intorno all’anno 95, ne aveva decretata un’altra che,
stando all’Apocalisse, sembra ancora piu cruenta e sistematica della
prima (cfr. 1,9; 12,13.17; 13,7). Prima di lui nessun imperatore romano si
era fatto adorare da vivo come una divinita. Fino a quel momento, si ren-
deva culto agli imperatori divinizzati dopo la morte. In ogni caso, il culto

3



dell'imperatore vivente era stato benevolmente accolto in Asia Minore.
Soltanto i credenti in Cristo non vi aderirono. Per questo motivo, in molti
finirono in carcere (cfr. 2,10). Altri furono martirizzati (cfr. 2,13; 6,9-11;
14; 16,6; 18,24; 20,4). Giovanni stesso molto probabilmente fu incarcerato
o, per lo meno, esiliato perché aveva reso testimonianza a Cristo (cfr. 1,9).
In quella situazione drammatica, egli cerco di esercitare il suo ca-
risma profetico per il bene della sua gente. Tentod cioe di interpretare
quel periodo di crisi con gli occhi della fede. Del resto, & verosimile che la
crisi della sua gente fosse in qualche modo anche la sua. Giovanni sta-
va soffrendo le stesse tribolazioni dei suoi fratelli e sorelle di fede
(cfr. 1,9). Percid sapeva perfettamente che essi avevano bisogno di
speranza.

Di conseguenza, il veggente cerco di cogliere in quella situazione con-
creta di patimenti cio che Dio desiderava dai fedeli. Per farlo, ricorse a
un genere letterario tipico del filone di pensiero profetico e apocalit-
tico: le visioni. Del resto, stando ad Ap 1,9-10, Giovanni ha vissuto questa
particolare esperienza spirituale «nel giorno del Signore», ossia di do-
menica. In quel giorno, le varie comunita cristiane della zona efesina rivi-
vevano, specialmente grazie alla liturgia eucaristica, I'evento della ri-
surrezione di Cristo crocifisso.

Sulla base di indizi storicoletterari, possiamo supporre che le varie visio-
ni profetiche dell’Apocalisse fossero proclamate a pit riprese da un let-
tore davanti alla comunita cristiana raccolta per la celebrazione del-
l'eucaristia. In questo contesto liturgico, Giovanni cerco di aiutare i fedeli
a fare, essi stessi, discernimento spirituale tra il bene e il male; tra la
realta e le apparenze; tra chi sembrava dominare la storia - 'impe-
ratore Domiziano - e chi la stava dirigendo davvero - «il Signore Dio,
I'Onnipotente» (4,8; 21,22) -, pur senza mai imporsi agli uomini.

E a questo scopo che Giovanni scrive il suo libro. Lo indirizza alle piccole
comunita cristiane dell’Asia Minore (cfr. 1,4.11). Per tutti i fedeli di quelle
Chiese, che in quel frangente sentivano 'acuta necessita di un incorag-
giamento e di una spiegazione credente su cio che d’ingiusto stava
capitando loro, Giovanni mette per iscritto le sue visioni profetiche, tutte
incentrate su Cristo, «il sovrano dei re della terra», «che ci ama e ci ha li-
berati dai nostri peccati con il suo sangue» (1,5). Ed € proprio per questa
fede di Giovanni che la sua fragile parola umana é assurta a efficace
parola di Dio. Per questa stessa fede, Dio I'ha voluto suo «profeta» (cfr.
1,1-3; 22,6-8).



La rivelazione profetica del Dio vivente

Alla luce dei rilievi precedenti, comprendiamo perché l'intero libro e de-
finito, fin dalla sua prima parola, come un’«apocalisse» (Ap 1,1). In greco
il sostantivo apokalypsis significa «rivelazione». Subito I'autore precisa:
«Apocalisse di Gesu Cristo», proclamando cosi l'autentico protagonista
dell’atto rivelativo. Si tratta di Cristo stesso, il quale, mediante il suo
portavoce Giovanni, toglie «via dalla» storia il «velo» delle apparen-
ze (cfr. 2Cor 3,14-16). Effettivamente nella storia non tutto & chiaro. Alcu-
ne realta si vedono, altre no. Ma il profeta dell’Apocalisse, spinto inte-
riormente dallo «Spirito di profezia» (Ap 19,10), vuole vedere la veri-
ta. Percio toglie il velo delle apparenze da sopra la storia. Sa, infatti,
che puo rinvigorire la fede di chi soffre rassicurare che c’é un Dio buono
e provvidente, che non si dimentica di chi confida in lui. Giovanni sa che
fa bene sapere che il Dio dell’antico Israele non si stanca d’intervenire
anche oggi per salvare i suoi alleati, essendo «Colui che é, che era e che
viene» (Ap 1,4.8). E incoraggiante rendersi conto che la salvezza divina si &
gia compiuta nella vita di Cristo, in virtu della sua risurrezione (cfr.
12,10), e che continua incessantemente a propagarsi nell’'umanita,
nonostante le malvagita degli oppressori. Percio ai cristiani dei suoi
tempi Giovanni insegno a togliere il velo delle apparenze, consapevole che
non ce la facevano piu a perseverare nelle persecuzioni, per cui gridavano
a Dio tutta la loro sete di giustizia (cfr. 6,10): se Dio & davvero il «re delle
genti» (15,3) cosi onnipotente e onnisciente, come mai non fa tornare i
conti della storia? Se il Signore € giusto, perché permette che i suoi fedeli
siano maltrattati e trucidati? Non e che, in realta, l'esistenza umana sia
travolta ineluttabilmente dal male e dai peccati, come da cavalli selvaggi?
La storia umana procede a caso oppure ¢ il risultato sghembo di decisioni
ingiuste di pagani e peccatori saliti al potere? Del resto, 'impero romano e
tutti gli altri stati non sono forse diretti dai «re della terra» (6,15; 17,2.12;
18,3.9; 19,19; cfr. 16,14)?

Di fronte a questo grave dubbio di fede, I'autore dell’Apocalisse risponde
di “no”. Anzi, Dio stesso, attraverso il suo profeta Giovanni, risponde di
“no”, rianimando cosi la speranza dei fedeli. Rimosso il velo delle appa-
renze, i credenti possono rendersi conto che non é vero che la storia
e diretta dall'imperatore di Roma. Soltanto Dio é I'Onnipotente (cfr.
1,8; 4,8; 11,17; 15,3; 16,7.14; 19,6.15; 21,22) e unicamente Cristo & «il
Signore dei signori e il Re dei re» (17,14; 19,16). Di conseguenza, Babi-

5



lonia, cioé I'impero dei “senza Dio”, cadra (cfr. 18,1-24). E difatti & caduto.
Allo stesso tempo, il regno di Dio avanzera, anche se i tempi divini
spesso non coincidono con i nostri (cfr. Is 55,10-11).

Insomma, il fine dell’Apocalisse e anzitutto rivelare il senso salvifico delle
vicende vissute dai cristiani degli anni novanta d.C. Ma proprio perché
questo libro ispirato contiene le «parole di Dio» (4Ap 19,9), il suo mes-
saggio di speranza non & valso soltanto per quei tempi. La parola di
Dio & capace di travalicare i secoli e di giungere, come una «spada affilata,
a doppio taglio» (1,16; 2,12; cfr. 2,16; 19,15.21), fino a noi. Ha una potenza
salvifica tale, da comunicarci il senso anche della nostra epoca. Per questo,
duemila anni dopo, continuiamo a interrogarci su cosa significhino per noi
le parole profetiche cristallizzatesi in quest’'opera neotestamentaria.

Qual e allora il centro della «rivelazione di Gesu Cristo» trasmessaci in que-
sto libro? Il suo nucleo incandescente e che Dio agisce in ogni epoca
per salvare l'intera umanita. Se accogliamo con fede questa profezia
cruciale del libro, siamo messi in grado di opporci a tutte le forze malvagie
della storia. I vari cavalieri, che cercano senza requie di trascinare una fiu-
mana di gente verso lo «stagno di fuoco» (19,20; 20,10.15) della «seconda
morte» (20,14; 21,8), sono comunque gia stati sconfitti dal cavaliere del
destriero bianco, ossia dal Verbo di Dio (19,13). Lui continuera a sbara-
gliare tali potenze mortifere anche durante la vita dei credenti, che gli
consentono di associarli a sé (cfr. 6,1-8). “La” fine della storia o, meglio,
“il” suo fine sara la realizzazione della salvezza degli uomini operata
definitivamente e completamente da Dio mediante Cristo (cfr. 7,10;
12,10; 19,1). Essa sara opera sua, certo; ma sara anche attivita della
Chiesa (cfr. 19,8), che Gesu desidera unire per sempre a sé come uno
sposo con la sua sposa (cfr. 19,7; 21,2.9; 22,17). Questa € la densa conce-
zione del Dio- con-noi rivelata dall’Apocalisse (cfr. 21,3).

Profezie per i nostri tempi

L’autore dell’Apocalisse non nega che sul cammino impervio dell’u-
manita - ai suoi tempi, come ai nostri - continuino a diffondersi infe-
stanti “fiori del male”. Cio nonostante, mediante il suo libro profetico
vuole contagiare i lettori con la speranza che Cristo risorto seguiti a
disinfestare la storia dal male, consentendo al Padre di fare «nuove tut-
te le cose» (21,5).

A commento di questa verita rivelata possiamo ricordare le parole di spe-
ranza di un grande “profeta” della nostra epoca: il papa Paolo VI (1897-

6



1978). Il santo pontefice ha guidato la Chiesa in un periodo molto trava-
gliato della storia, in cui tanti valori cristiani erano sistematicamente con-
testati e in cui era necessario discernere i segni dei tempi con coraggiosa
docilita allo Spirito. In quel frangente, Paolo VI ha tenuto a richiamare la
necessita di uno sguardo di fede recettivo - anche se tutt’altro che passivo
- nei confronti dei segni di rivelazione di Dio. Scrisse cosi:
Questa esibizione, questa presentazione [di Dio], mentre é aperta, sicura, chia-
rissima, non é costringente, non é paragonabile a una dimostrazione scientifica,
ma é offerta in maniera da rispettare la liberta dell'uomo a cui la rivelazione é
presentata; non impenetrabile, non equivoca, ma ancora velata. Velata dalla
natura ineffabile e trascendente, propria del pensiero divino; e velata anche dal
modo con cui esso ci é presentato. Gesu lo fara Lui stesso notare a riguardo de-
gli insegnamenti suoi, rivestiti da parabole. La verita, la realta divina ci é
manifestata per via di segni. [..] Per profittare della rivelazione occorre
qualche atto anche da parte dell'uomo. Per vedere occorre aprire gli oc-
chi. Per ricevere la rivelazione occorre credere. Credere, sotto questo
aspetto, vuol dire non solo accettare passivamente e pigramente, ma sco-
prire.
Si comprende in che senso la profezia incandescente dell’Apocalisse sia at-
tuale, se non addirittura graffiarne, anche per la Chiesa contemporanea.




PREGHIERA

Dio della storia, Signore degli eventi, noi

ti preghiamo:

togli dagli occhi della nostra fede il

velo che ci impedisce di cogliere il

senso di cio che accade.

1. Anche noi, oggi, come al tempo del
profeta Giovanni, ci chiediamo “dove
sei?” e “perché il male é cosi diffusivo
e forte e tu lo permetti? Perché tanta
violenza, morte e sopraffazione?”,

Abbiamo bisogno di profeti che so-

stengano la nostra speranza, facendo-

ci cogliere i segni che danno significato agli eventi e cosi vedere le
piccole luci che svelano la tua presenza che agisce agli occhi della no-
stra fede.

2. La fede di chi é certo che non mancheranno mai uomini e donne capaci
di mostrare la tua fedelta verso di noi, come sei stato fedele con Israele
fino al dono del Figlio tuo, il Crocifisso Risorto: anche se sono lucciole
nella notte, sono piccole luci che orientano e non fanno si che non si
spenga la speranza.

Gesu Signore, crediamo in te: fa’ che oltre il velo della storia che co-

pre la verita degli eventi, un piccolo lembo di questo velo si sollevi

per farci cogliere la speranza come attesa e non come ripiego conso-
latorio.

3. Donaci veri profeti che sappiano leggere il presente con i tuoi occhi e
parlare a noi con la saggezza e la sapienza dello Spirito. E, soprattutto,
aiutaci a riconoscerli e ad ascoltarli. Sostienici nella preghiera per colo-
ro che soffrono ingiustamente, per le vittime del male - della guerra, del-
la fame, della discriminazione - e per quelli che con loro scelte sono la
causa questo male.

Vogliamo perseverare nell’offrirti la nostra realta e la nostra vita

nella celebrazione domenicale dell’Eucaristia, perché ricevendo il

Pane della tua Parola e il Pane del Corpo di Cristo, il Crocifisso Risor-

to, possiamo vedere il segno delle sue piaghe nei crocifissi della sto-

ria senza disperare di riconoscere in esse le sue piaghe di Risorto.

Per tutto questo: Amen. Amen. Amen.

8



