
1 

07 CP “Agnus Dei” – Milano Bicocca 
CATECHESI ADULTI 2025-2026 

4+1 sentieri per “avvicinarsi”  

all’Apocalisse 

 
Il primo sentiero 

IL FINE PROFETICO 
 

 
 

6. Il fine profetico 
 
Il manuale profetico per il discernimento 
 

Il cardinale Carlo Maria Martini (1927-2012), così spiegava il ruolo gioca-
to nella Chiesa contemporanea dai profeti: 

Profeta è «colui che tiene lo sguardo fisso verso il Dio che viene» (Martin 
Buber), ma ha allo stesso tempo i piedi ben piantati sulla terra. Mi sembra 
che oggi ci sia penuria di profeti: c’è chi guarda in alto mentre i suoi piedi 
sembrano aver perduto il contatto con la terra degli uomini (è la tentazione 
dei tanti spiritualismi caratteristici di un’età che si è autodefinita New Age); 
c’è chi è talmente incollato al proprio frammento di terra da perdere di vista 
l’insieme e l’orizzonte più grande. Ripartire da Dio richiede il coraggio di ri-
proporsi le domande ultime, di ritrovare la passione per le cose che si vedono 
perché sono lette nella prospettiva del Mistero e delle cose che non si vedono  

(Lettera pastorale Ripartiamo da Dio). 

Certo è che, secondo la testimonianza della Scrittura, non si può imma-
ginare la storia del cristianesimo senza il fattore profetico. Il fatto 
stesso che l’Apocalisse di Giovanni, pur con tutte le sue complesse visioni 
profetiche così striate di sangue, sia stata accolta nel canone biblico ne è 
una conferma evidente. 
D’altro canto, è chiaro che ai lettori spetti il compito arduo di scoprire il 
messaggio di fede operosa e di speranza perseverante, che si sprigiona 
dalle visioni profetiche raccolte in questo libro. Giovanni ha fatto la scel-
ta di usare “parole-segno” per spingere i cristiani a sviluppare la ca-
pacità del discernimento spirituale. Spesso e volentieri, Dio si rivela agli 
uomini mediante segni. I suoi segni indicano loro la via da seguire per 
comportarsi in quel determinato momento “come lui comanda”. Tuttavia, 



2 

proprio perché alla coscienza umana i segni di Dio non appaiono chiari 
come i numeri della matematica o le figure della geometria, l’uomo può 
seguirne l’indicazione salvifica oppure no.  
Quindi gli amorevoli segni del Cielo, per essere compresi nel loro significa-
to salvifico, esigono che la persona si metta in un atteggiamento fiduciale 
nei confronti del Dio-amore (cfr. 1Gv 4,8.16). In questo senso, chi crede, 
vede! Chi crede nel «Padre della luce» (Gc 1,17; cfr. 1Gv 1,5), è messo in 
grado di discernere nei «segni dei tempi» i segni dello Spirito. A chi 
non crede, invece, un segno di Dio non dice nulla di rilevante per la vita. E 
da lui interpretato come frutto del caso, del destino o di leggi naturali, che 
magari - così si pensa - non sono ancora state scoperte. Di fronte a chi gia-
ce in questa situazione di ottenebramento della coscienza (cfr. Rm 1,21),  

«per vedere, basterebbe seguire ogni avvenimento, ogni cosa, ogni uomo, con 
l’occhio di Dio. Vede chi s’inserisce in Dio, chi, conoscendolo “Amore”, crede al 
suo amore e ragiona come i santi: “Tutto ciò che Dio vuole e permette è per la 
mia santità”» (Chiara Lubich). 

In effetti, chi si affida al Dio-Abbà di Gesù Cristo intuisce il senso salvi-
fico dei segni che lo «Spirito di profezia» (Ap 19,10) colloca come cartelli 
stradali sulle strade della vita, dirette alla Gerusalemme escatologica (cfr. 
3,12; 21,2.10). 
A questo punto, intuiamo perché l’autore dell’Apocalisse ha scelto di 
esprimersi con tante “parole-segno”. Così facendo, ha cercato di inse-
gnare ai lettori come riconoscere con gratitudine i segni che lo Spiri-
to di Dio seguita instancabilmente a disseminare nel mondo. In 
quest’ottica l’intero libro potrebbe essere inteso come una sorta di ma-
nuale di discernimento spirituale sul piano personale ma soprattutto 
ecclesiale. Detto altrimenti: l’autore dell’Apocalisse, essendo «fratello e 
compagno nella tribolazione» (Ap 1,9) dei cristiani dell’Asia Minore del-
la fine del I secolo d.C., ha voluto scrivere per loro un’opera «profeti-
ca». Lo dichiara fin dall’inizio del libro: 

Beato chi legge e beati coloro che ascoltano le parole di questa profezia e cu-
stodiscono le cose che vi sono scritte [...] (1,3). 

Nell’ultimo capitolo, poi, il profeta scrittore lo ripete per ben due volte: 
Beato chi custodisce le parole profetiche di questo libro (22,7); e se qualcuno 
toglierà qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo priverà 
dell’albero della vita e della città santa [...] (22,19). 

L’inclusione letteraria attesta con chiarezza lo scopo dell’intera opera: 
donare ai cristiani di allora - e anche a quelli a venire - un’antologia 
di vere e proprie profezie. 
 



3 

 
Il carisma profetico 
 

Spesso, quando si sente parlare dei «profeti» della Bibbia, si pensa a per-
sone dotate di poteri paranormali e, più precisamente, a veggenti capaci di 
prevedere in dettaglio il futuro. È innegabile che varie pagine della sacra 
Scrittura tratteggino i profeti anche in questi termini (cfr. ad es. 1 Sam 
9,14; At 11,28). Ciò nonostante, la preveggenza non è la caratteristica spe-
cifica del profeta. Il termine «profeta» deriva dal greco e indica «colui 
che parla» «in nome di» Dio. Il profeta è una persona di fede che fa da 
portavoce al Dio alleato. Per compiere questa funzione, deve mante-
nersi costantemente in un rapporto di docile obbedienza così stretto 
con lui (cfr. Is 50,4-5) da diventare capace di vedere la realtà per così 
dire - dallo stesso punto di vista del Signore. Il profeta assume la capa-
cità di interpretare i fatti della vita - sua e del suo popolo - alla luce dei de-
sideri del Signore. Cerca così di intravvedere in ogni avvenimento la vo-
lontà salvifica di Dio, perché - come rivela la Bibbia - questi si comunica 
agli uomini nelle vicende concrete della storia. 
Il profeta, quindi, non è un mago che indovina il futuro. È piuttosto un 
credente che, avendo ricevuto dallo Spirito santo il carisma della 
profezia (cfr. Rm 12,6; 1Cor 12,10; 13,2; 14,1.5-6.39), è in grado di in-
terpretare il passato e soprattutto il presente, per manifestare «da-
vanti» al popolo e «per» la sua salvezza ciò che il Signore desidera in 
una determinata epoca. Perciò gli oracoli di un profeta sul presente e sul 
futuro risultano estremamente utili ai fedeli per mantenersi nella relazio-
ne salvifica con il Dio alleato. 
 

L’epoca interpretata profeticamente 
 

Lo scrittore dell’Apocalisse, dichiara espressamente di avere avuto varie 
visioni proprio per ispirazione dello «Spirito di profezia» (Ap 19,10). Con-
sapevole di questa grazia, Giovanni cerca di interpretare nella fede le 
dure condizioni di vita delle comunità cristiane dell’Asia Minore alla 
fine del I secolo d.C. Dopo la crudele persecuzione scatenata dall’impera-
tore Nerone contro i cristiani di Roma e dintorni nel luglio del 64, l’impe-
ratore Domiziano, intorno all’anno 95, ne aveva decretata un’altra che, 
stando all’Apocalisse, sembra ancora più cruenta e sistematica della 
prima (cfr. 1,9; 12,13.17; 13,7). Prima di lui nessun imperatore romano si 
era fatto adorare da vivo come una divinità. Fino a quel momento, si ren-
deva culto agli imperatori divinizzati dopo la morte. In ogni caso, il culto 



4 

dell’imperatore vivente era stato benevolmente accolto in Asia Minore. 
Soltanto i credenti in Cristo non vi aderirono. Per questo motivo, in molti 
finirono in carcere (cfr. 2,10). Altri furono martirizzati (cfr. 2,13; 6,9-11; 
14; 16,6; 18,24; 20,4). Giovanni stesso molto probabilmente fu incarcerato 
o, per lo meno, esiliato perché aveva reso testimonianza a Cristo (cfr. 1,9). 
In quella situazione drammatica, egli cercò di esercitare il suo ca-
risma profetico per il bene della sua gente. Tentò cioè di interpretare 
quel periodo di crisi con gli occhi della fede. Del resto, è verosimile che la 
crisi della sua gente fosse in qualche modo anche la sua. Giovanni sta-
va soffrendo le stesse tribolazioni dei suoi fratelli e sorelle di fede 
(cfr. 1,9). Perciò sapeva perfettamente che essi avevano bisogno di 
speranza. 
Di conseguenza, il veggente cercò di cogliere in quella situazione con-
creta di patimenti ciò che Dio desiderava dai fedeli. Per farlo, ricorse a 
un genere letterario tipico del filone di pensiero profetico e apocalit-
tico: le visioni. Del resto, stando ad Ap 1,9-10, Giovanni ha vissuto questa 
particolare esperienza spirituale «nel giorno del Signore», ossia di do-
menica. In quel giorno, le varie comunità cristiane della zona efesina rivi-
vevano, specialmente grazie alla liturgia eucaristica, l’evento della ri-
surrezione di Cristo crocifisso. 
Sulla base di indizi storicoletterari, possiamo supporre che le varie visio-
ni profetiche dell’Apocalisse fossero proclamate a più riprese da un let-
tore davanti alla comunità cristiana raccolta per la celebrazione del-
l’eucaristia. In questo contesto liturgico, Giovanni cercò di aiutare i fedeli 
a fare, essi stessi, discernimento spirituale tra il bene e il male; tra la 
realtà e le apparenze; tra chi sembrava dominare la storia - l’impe-
ratore Domiziano - e chi la stava dirigendo davvero - «il Signore Dio, 
l’Onnipotente» (4,8; 21,22) -, pur senza mai imporsi agli uomini. 
È a questo scopo che Giovanni scrive il suo libro. Lo indirizza alle piccole 
comunità cristiane dell’Asia Minore (cfr. 1,4.11). Per tutti i fedeli di quelle 
Chiese, che in quel frangente sentivano l’acuta necessità di un incorag-
giamento e di una spiegazione credente su ciò che d’ingiusto stava 
capitando loro, Giovanni mette per iscritto le sue visioni profetiche, tutte 
incentrate su Cristo, «il sovrano dei re della terra», «che ci ama e ci ha li-
berati dai nostri peccati con il suo sangue» (1,5). Ed è proprio per questa 
fede di Giovanni che la sua fragile parola umana è assurta a efficace 
parola di Dio. Per questa stessa fede, Dio l’ha voluto suo «profeta» (cfr. 
1,1-3; 22,6-8). 
 



5 

 
La rivelazione profetica del Dio vivente 
 

Alla luce dei rilievi precedenti, comprendiamo perché l’intero libro è de-
finito, fin dalla sua prima parola, come un’«apocalisse» (Ap 1,1). In greco 
il sostantivo apokàlypsis significa «rivelazione». Subito l’autore precisa: 
«Apocalisse di Gesù Cristo», proclamando così l’autentico protagonista 
dell’atto rivelativo. Si tratta di Cristo stesso, il quale, mediante il suo 
portavoce Giovanni, toglie «via dalla» storia il «velo» delle apparen-
ze (cfr. 2Cor 3,14-16). Effettivamente nella storia non tutto è chiaro. Alcu-
ne realtà si vedono, altre no. Ma il profeta dell’Apocalisse, spinto inte-
riormente dallo «Spirito di profezia» (Ap 19,10), vuole vedere la veri-
tà. Perciò toglie il velo delle apparenze da sopra la storia. Sa, infatti, 
che può rinvigorire la fede di chi soffre rassicurare che c’è un Dio buono 
e provvidente, che non si dimentica di chi confida in lui. Giovanni sa che 
fa bene sapere che il Dio dell’antico Israele non si stanca d’intervenire 
anche oggi per salvare i suoi alleati, essendo «Colui che è, che era e che 
viene» (Ap 1,4.8). È incoraggiante rendersi conto che la salvezza divina si è 
già compiuta nella vita di Cristo, in virtù della sua risurrezione (cfr. 
12,10), e che continua incessantemente a propagarsi nell’umanità, 
nonostante le malvagità degli oppressori. Perciò ai cristiani dei suoi 
tempi Giovanni insegnò a togliere il velo delle apparenze, consapevole che 
non ce la facevano più a perseverare nelle persecuzioni, per cui gridavano 
a Dio tutta la loro sete di giustizia (cfr. 6,10): se Dio è davvero il «re delle 
genti» (15,3) così onnipotente e onnisciente, come mai non fa tornare i 
conti della storia? Se il Signore è giusto, perché permette che i suoi fedeli 
siano maltrattati e trucidati? Non è che, in realtà, l’esistenza umana sia 
travolta ineluttabilmente dal male e dai peccati, come da cavalli selvaggi? 
La storia umana procede a caso oppure è il risultato sghembo di decisioni 
ingiuste di pagani e peccatori saliti al potere? Del resto, l’impero romano e 
tutti gli altri stati non sono forse diretti dai «re della terra» (6,15; 17,2.12; 
18,3.9; 19,19; cfr. 16,14)? 
Di fronte a questo grave dubbio di fede, l’autore dell’Apocalisse risponde 
di “no”. Anzi, Dio stesso, attraverso il suo profeta Giovanni, risponde di 
“no”, rianimando così la speranza dei fedeli. Rimosso il velo delle appa-
renze, i credenti possono rendersi conto che non è vero che la storia 
è diretta dall’imperatore di Roma. Soltanto Dio è l’Onnipotente (cfr. 
1,8; 4,8; 11,17; 15,3; 16,7.14; 19,6.15; 21,22) e unicamente Cristo è «il 
Signore dei signori e il Re dei re» (17,14; 19,16). Di conseguenza, Babi-



6 

lonia, cioè l’impero dei “senza Dio”, cadrà (cfr. 18,1-24). E difatti è caduto. 
Allo stesso tempo, il regno di Dio avanzerà, anche se i tempi divini 
spesso non coincidono con i nostri (cfr. Is 55,10-11). 
Insomma, il fine dell’Apocalisse è anzitutto rivelare il senso salvifico delle 
vicende vissute dai cristiani degli anni novanta d.C. Ma proprio perché 
questo libro ispirato contiene le «parole di Dio» (Ap 19,9), il suo mes-
saggio di speranza non è valso soltanto per quei tempi. La parola di 
Dio è capace di travalicare i secoli e di giungere, come una «spada affilata, 
a doppio taglio» (1,16; 2,12; cfr. 2,16; 19,15.21), fino a noi. Ha una potenza 
salvifica tale, da comunicarci il senso anche della nostra epoca. Per questo, 
duemila anni dopo, continuiamo a interrogarci su cosa significhino per noi 
le parole profetiche cristallizzatesi in quest’opera neotestamentaria. 
Qual è allora il centro della «rivelazione di Gesù Cristo» trasmessaci in que-
sto libro? Il suo nucleo incandescente è che Dio agisce in ogni epoca 
per salvare l'intera umanità. Se accogliamo con fede questa profezia 
cruciale del libro, siamo messi in grado di opporci a tutte le forze malvagie 
della storia. I vari cavalieri, che cercano senza requie di trascinare una fiu-
mana di gente verso lo «stagno di fuoco» (19,20; 20,10.15) della «seconda 
morte» (20,14; 21,8), sono comunque già stati sconfitti dal cavaliere del 
destriero bianco, ossia dal Verbo di Dio (19,13). Lui continuerà a sbara-
gliare tali potenze mortifere anche durante la vita dei credenti, che gli 
consentono di associarli a sé (cfr. 6,1-8). “La” fine della storia o, meglio, 
“il” suo fine sarà la realizzazione della salvezza degli uomini operata 
definitivamente e completamente da Dio mediante Cristo (cfr. 7,10; 
12,10; 19,1). Essa sarà opera sua, certo; ma sarà anche attività della 
Chiesa (cfr. 19,8), che Gesù desidera unire per sempre a sé come uno 
sposo con la sua sposa (cfr. 19,7; 21,2.9; 22,17). Questa è la densa conce-
zione del Dio- con-noi rivelata dall’Apocalisse (cfr. 21,3). 
 

Profezie per i nostri tempi 
 

L’autore dell’Apocalisse non nega che sul cammino impervio dell’u-
manità - ai suoi tempi, come ai nostri - continuino a diffondersi infe-
stanti “fiori del male”. Ciò nonostante, mediante il suo libro profetico 
vuole contagiare i lettori con la speranza che Cristo risorto seguiti a 
disinfestare la storia dal male, consentendo al Padre di fare «nuove tut-
te le cose» (21,5). 
A commento di questa verità rivelata possiamo ricordare le parole di spe-
ranza di un grande “profeta” della nostra epoca: il papa Paolo VI (1897-



7 

1978). Il santo pontefice ha guidato la Chiesa in un periodo molto trava-
gliato della storia, in cui tanti valori cristiani erano sistematicamente con-
testati e in cui era necessario discernere i segni dei tempi con coraggiosa 
docilità allo Spirito. In quel frangente, Paolo VI ha tenuto a richiamare la 
necessità di uno sguardo di fede recettivo - anche se tutt’altro che passivo 
- nei confronti dei segni di rivelazione di Dio. Scrisse così:  

Questa esibizione, questa presentazione [di Dio], mentre è aperta, sicura, chia-
rissima, non è costringente, non è paragonabile a una dimostrazione scientifica, 
ma è offerta in maniera da rispettare la libertà dell’uomo a cui la rivelazione è 
presentata; non impenetrabile, non equivoca, ma ancora velata. Velata dalla 
natura ineffabile e trascendente, propria del pensiero divino; e velata anche dal 
modo con cui esso ci è presentato. Gesù lo farà Lui stesso notare a riguardo de-
gli insegnamenti suoi, rivestiti da parabole. La verità, la realtà divina ci è 
manifestata per via di segni. [...] Per profittare della rivelazione occorre 
qualche atto anche da parte dell’uomo. Per vedere occorre aprire gli oc-
chi. Per ricevere la rivelazione occorre credere. Credere, sotto questo 
aspetto, vuol dire non solo accettare passivamente e pigramente, ma sco-
prire. 

Si comprende in che senso la profezia incandescente dell’Apocalisse sia at-
tuale, se non addirittura graffiarne, anche per la Chiesa contemporanea. 

 

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________ 



8 

PREGHIERA 
 
Dio della storia, Signore degli eventi, noi 
ti preghiamo:  
togli dagli occhi della nostra fede il 
velo che ci impedisce di cogliere il 
senso di ciò che accade. 
1. Anche noi, oggi, come al tempo del 

profeta Giovanni, ci chiediamo “dove 
sei?” e “perché il male è così diffusivo 
e forte e tu lo permetti? Perché tanta 
violenza, morte e sopraffazione?”. 

Abbiamo bisogno di profeti che so-
stengano la nostra speranza, facendo-
ci cogliere i segni che danno significato agli eventi e così vedere le 
piccole luci che svelano la tua presenza che agisce agli occhi della no-
stra fede. 
2. La fede di chi è certo che non mancheranno mai uomini e donne capaci 

di mostrare la tua fedeltà verso di noi, come sei stato fedele con Israele 
fino al dono del Figlio tuo, il Crocifisso Risorto: anche se sono lucciole 
nella notte, sono piccole luci che orientano e non fanno sì che non si 
spenga la speranza. 

Gesù Signore, crediamo in te: fa’ che oltre il velo della storia che co-
pre la verità degli eventi, un piccolo lembo di questo velo si sollevi 
per farci cogliere la speranza come attesa e non come ripiego conso-
latorio. 
3. Donaci veri profeti che sappiano leggere il presente con i tuoi occhi e 

parlare a noi con la saggezza e la sapienza dello Spirito. E, soprattutto, 
aiutaci a riconoscerli e ad ascoltarli. Sostienici nella preghiera per colo-
ro che soffrono ingiustamente, per le vittime del male - della guerra, del-
la fame, della discriminazione - e per quelli che con loro scelte sono la 
causa questo male. 

Vogliamo perseverare nell’offrirti la nostra realtà e la nostra vita 
nella celebrazione domenicale dell’Eucaristia, perché ricevendo il 
Pane della tua Parola e il Pane del Corpo di Cristo, il Crocifisso Risor-
to, possiamo vedere il segno delle sue piaghe nei crocifissi della sto-
ria senza disperare di riconoscere in esse le sue piaghe di Risorto. 
Per tutto questo: Amen. Amen. Amen. 
 


